
СОИГСИ

ИЗВЕСТИЯ СОИГСИ 58 (97) 2025 143

Языкознание. Литературоведение. Фольклористика

DOI: 10.46698/VNC.2025.97.58.014

О КУЛЬТУРНО-ЗНАЧИМОМ ПРОСТРАНСТВЕ САКРАЛЬНОГО  
ТЕКСТА ОСЕТИН

Е.Б. Бесолова

Проблема описания культурно-значимого пространства сакрального текста осетин 
упирается в вопросы космогонии, его обусловленности традициями и мифом, в циклич-
ность Времени и космогонию эпоса, в которой засвидетельствованы его пространствен-
ные ориентиры. Особенностью осетинских сакральных текстов является их несомнен-
ная архаичность, наличие черт языческих воззрений (мировоззрения); структура – син-
таксическая, семантическая, избежавшая (позднейших) наслоений времени. Традиции, 
господствовавшие в архаическом обществе, во множестве концентрировались вокруг ма-
гического ритуала и культа. Для магического ритуала на архаической стадии развития 
характерны были такие типические элементы, как использование фонетических эффек-
тов, имитирующих природные звуки; использование слов, с помощью которых возможно 
спровоцировать наступление желаемого события и, наконец, наличие мифологического 
подтекста. Получается, что обязательными составными элементами магических дей-
ствий являлись звук – слово – действие, они же постепенно превращались в игру – пение 
– танец; другими словами, в обрядовый синкретизм. Логическая рациональность тради-
ционного мышления, лежащая в основе первобытного мышления, настойчиво требовала: 
чтобы не нарушился мировой порядок, все вещи должны находиться на своем месте, а все 
обряды и обычаи необходимо четко и вовремя исполнять. Горцы рассчитывали, что при 
точном соблюдении ими порядка слов и действий зæдтæ (зэды) «ангелы» и дауджытæ 
(дауаги) «духи, покровители» будут обязаны исполнить просимое ими. В статье предпри-
нята попытка описать сакральный текст осетин, выявить сходные и различные черты, 
провести сравнение реконструированных на основе описания двух моделей мира, лежащих 
в феномене формирования единого этнокультурного пространства.

Ключевые слова: осетинский язык, текст, ритуальное поведение, магическое слово; 
молитвословие, заговор, заклинание, табуированное слово. 

Для цитирования: Бесолова Е.Б. О культурно-значимом пространстве сакрально-
го текста осетин // Известия СОИГСИ. 2025. Вып. 58 (97). С.143-153. DOI: 10.46698/
VNC.2025.97.58.014

Поступила в редколлегию: 12.10.2025 г.

Первое, на чем хотелось бы акцентировать внимание: ритуальное поведение в горской 
культуре занимало более значительное место, чем это могло быть вызвано пережитками 
мистического отношения к миру, к действительности. 

Стиль и образ мышления в традиционной культуре, как исходит из научной лите-
ратуры, определен социокультурной ситуацией, направлен на предметное разрешение 
жизненных ситуаций и конкретных проблем, стоящих перед обществом и конкретным 
человеком. Логическая рациональность традиционного мышления настойчиво требо-
вала порядка, который лежал в основе первобытного мышления: чтобы не нарушился 
мировой порядок, все вещи должны находиться на своем месте, а все обряды и обычаи 
должны четко и вовремя исполняться. 

Обрядность лежит в основе всей жизни человека, а ее содержание предполагает нали-
чие национальных ценностей в самих формах различных ритуалов; она имеет значимую 
воспитательную функцию (с ее помощью происходит приобщение человека к традициям 
своего народа) и эстетическую: в обрядности используются народные песни, музыка, тан-
цы, костюмы, уборы и, главное, – молитвословия.

Ритуальные действия с архаических времен породили своеобразную технологию, 
чему способствовал  обрядовый ритуал, представлявший собой лишь часть обряда (нача-
ло, кульминацию или завершение) как наиболее употребительное действо. 

Стабильность, нерушимость, твердость и суровость существования и жизненного 
уклада горца, нашедшие отражение в мифах и обрядах, нормах и ценностях традицион-



СОИГСИ

ИЗВЕСТИЯ СОИГСИ 58 (97) 2025144

Языкознание. Литературоведение. Фольклористика

ной культуры, передавались из поколения в поколение как канон (< греч. kanōn ‘прави-
ло’, ‘положение‘; ‘то, что твердо установлено, стало традиционным и общепринятым‘) 
[1, 211].

Горцы распределяли и регламентировали свое время – свой труд, отдых, развлече-
ния по обряду, и это все, вместе взятое, выражало их образ жизни, именуемый термином 
фæтк «правило; обычай; порядок», который, по В.И. Абаеву, «образовано от фæд  «след» 
< фæдг 1. «обычай» (< др.иран. pada – с помощью суффикса -k(g)... Идеосемантика «след» 
– «обычай», по мнению ученого, не требует особых пояснений; ср. в русском языке, с од-
ной стороны, след, с другой – следует в смысле «подобает», «должно» [2, 428]. Но, заме-
тим, что в осетинском языке существует и другое слово со значением «обычай», «обряд» 
– это æгъдау, которое имеет более широкое значение, чем фæтк, относящееся в основном 
к местным, семейным и культовым традициям. Вызывает несомненный интерес в связи с 
этим дефиниция понятия «обряд», данная В.И. Далем: «Введенный законом или обычаем 
порядок в чем-либо...» [3, 618-619], что совпадает с осетинским фæткæвæрд в значении 
«установленный порядок, положение» [4, 451].

Как правило, традиции, господствовавшие в архаическом обществе, во множестве 
концентрировались вокруг магического ритуала и культа. Для магического ритуала на 
архаической стадии развития характерны три типических элемента: 1) использование 
фонетических эффектов, имитирующих природные звуки; 2) использование слов, с по-
мощью которых можно спровоцировать наступление желаемого события; 3) наличие ми-
фологического подтекста. Отсюда исходит, что обязательными составными элементами 
магических действий являлись звук – слово – действие, которые постепенно превраща-
лись в игру – пение – танец; другими словами, в обрядовый синкретизм (ср. обрядовые 
танцы «Чепена», «Цоппай»). Горцы рассчитывали, что при точном соблюдении ими по-
рядка слов и действий зæдтæ (зэды) «ангелы» и дауджытæ (дауаги) «духи, покровители» 
будут обязаны исполнить просимое ими.  

Прямое словесное обращение к сверхъестественным силам – заклинание арфæ – со-
держит просьбы (здоровья, успеха в военных делах, богатства и пр.) и является важней-
шим средством воздействия на высшие и космические силы; часто сопровождается жерт-
воприношением, что служит своеобразной «платой» высшим силам.

Проходит время, и заклинания превращаются в молитвы – куывдтытæ. Возникая из 
магии слова, заклинание – арфæ, молитва куывд принимают вид прошения, а со временем 
– благодарности и славословия. 

Призрачное ощущение контакта со сверхъестественным, вызванное молитвой (куы-
вд), способствовало психологической общности верующих. Предки осетин, обращаясь к 
богам по определенному поводу, находили именно те слова, какие соответствовали этому 
случаю, а предметом поклонения были не только члены общеосетинского религиозного 
пантеона во главе с Хуыцаутты Хуыцау (Богом богов), но и отраслевые божества и не-
божители [5, 84]. Цель ритуала – получение идеального состояния мира, достигнутого 
слиянием человека, коллектива и космоса в гармоничном единстве.

Из двух значений слова «молитва», лежащих в семантике этого религиозного термина, 
которые дает «Словарь русского языка» под ред. проф. А.П. Евгеньевой, за основу анализа 
нами берется второе: «установленный текст, произносимый верующим при обращении 
к богу, святым, а также при религиозных обрядах» [6, 290]. Данное значение отсутствует 
в «Историко-этимологическом словаре осетинского языка» В.И. Абаева; ср.: кувын:куы-
вд/ковун:кувд «молиться», сœрœй кувын « кланяться»; куывд/кувд «обрядовое пиршество, 
начинавшееся с молитвы старейшего»; кувœггаг/ковœггаг «первый бокал после молитвы 
старейшего, передаваемый младшему»; а также кувœндон/ ковœндон «святилище», «место 
дон молитвы кувœн/ковœн»; далее, читаем: «куывд /кувд «молитва», «обрядовое пирше-
ство, обычно с жертвоприношением» [2, 603, 614].

Лексеме молитва в осетинском языке соответствуют как куывд, кувœн, так и табу в 
значениях «молитвенное обращение к божествам»; «славословие» [7, 218]. В результате 
получается, что молитва и жертва – источники жизни, роста и бессмертия богов: «По-
добно тому, как океан наполняется водою рек, боги возрастают от гимнов и сжигаемых 
жертв. Значит, боги зависимы от человека благодаря магии» [8, 109].



СОИГСИ

ИЗВЕСТИЯ СОИГСИ 58 (97) 2025 145

Языкознание. Литературоведение. Фольклористика

Таким образом, вербальная часть любого ритуального пиршества способствует еди-
нению, консолидации.

Магическая сила молитвы обеспечивалась строгим ритуалом, а правильно произне-
сенная молитва с заклинанием (арфœ) обладала обязательной для богов силой: боги не 
могли не выполнить просьбы, если она высказана при точном соблюдении всей обряд-
ности. С функциональной точки зрения, тексты молитв, применение которых в качестве 
оберегов определяется высоким сакральным статусом, произносились для защиты в 
опасных ситуациях и содержали прозаические земные просьбы. Со временем в молит-
вах появляются ритуализованные формулы речевого поведения, в частности благопоже-
лания, выражающие эмоционально-оценочное отношение говорящего к определенной, 
строго закрепленной, ситуации; ср. Зæххон адæмæн Хуыцау хуыздæр арфæтæ ракæнæт! 
– Да одарит Бог земных людей лучшими благословениями!

Культовый ритуал, предназначенный для богов, содержал двойную семантику. С од-
ной стороны, удовлетворял потребности людей в праздничном настроении, в положи-
тельных обычаях и обрядах, которые содействовали получению и развитию веселых 
эмоций, общению и развитию искусства с помощью театрализованных представлений, 
конных скачек, музыки, танцев, джигитовок и национальных видов борьбы. С другой, 
«воздавая должное божеству», желал благожелательно расположить его к себе, ощущать 
его присутствие и дыхание, благие намерения, дружественный настрой» [9, 99]. 

Молитва, как видим, регламентирует также отношения человека с миром.
Осетинские молитвословия насыщены фольклорными, этнографическими и мифоло-

гическими мотивами, – это делает их ценным источником для реконструкции и системы 
представлений, и конкретных текстов. Изучение осетинских молитвословий обусловлено 
их хорошей сохранностью, особенностями формы, прагматики и семантики.

Молитвословия соотносятся и с народными верованиями, и с ритуально-магической 
практикой. Они различаются по обращению к объектам – это Хуыцаутты хуыцау «Бог 
богов», Уастырджи «покровитель мужчин и путников», урс Елиа «светлый Илья», Мады 
Майрœм «Дева Мария, Богородица», рухс зœдтœ «светлые зэды-ангелы» и пр. Особен-
ность осетинских молитв в том, что их адресаты – не только Бог, божества и небожители, 
но и локальные святые (дзуары) – Тбау Уацилла, Тхост, Фœлвœра, Мыкалгабыртœ и др., 
т.е. не лишены конкретности. 

Первоначальная магическая семантика молитвословия «заклинание», «заговор» со 
временем стала передавать значения: «благословение», «проклятие», а позднее обогати-
лась семантикой – «благодарность», «благопожелание». Данный факт делает возможным 
приписать молитвословию как одному из типов малого фольклорного жанра функцию 
апотропея, оберега (т.е. отгоняющую функцию). По Е.Е. Левкиевской, и слово, и заговор, 
и обряд, и действие, и предмет, и музыка есть тексты, могущие выступать в качестве апо-
тропея [10, 261], и они объединяются общей целью – охрана человека от потенциальной 
опасности. 

Заметим, что основными критериями выделения молитвы являются ситуация, семан-
тика и структура. Предикативные единицы, содержащие постоянную семантику и ста-
бильно повторяющиеся в текстах, имеют определенные формы выражения. Это семанти-
ческие мотивы, являющиеся олицетворениями семантической модели на уровне текста; 
например, молитвословие главы застолья, обращенное к высшему божеству осетинского 
пантеона «Еунæ Хуцауæн кувд» («Молитва Всевышнему»):

Хуцау, ду еунæг дæ!
Дæхецæн лигъстæ кæнæн, дæхе  æма де’зæдти номбæл!
Дæ уарзон пахампартæбæл, де’зæдтæбæл дæ салан исæмбæлæд!
Дæхуæдæг нин ци равардтай, уонæй дин лигъстæ кæнæн! 
Не’ртæ къерей дин æхцæуæн, нæ хъурмæнлæг, нæ бæгæний хæццæ.
Æнæ рæдудæй ке зæгъæн, йе дæмæ  æхцæуæн фæккæсæд!
Кæд йестæбæл рæдуйæн, уой ба нин ниххатир кæнæ, еунæ Хуцау!
Хуцау, де сконд адæмæн кæрæдзей бауарзун кæнæ!
Дæ арви сойнæ – дæ зæнхæбæл,
Дæ зæнхи сойнæ – де сконд адæмæн, еунæ Хуцау!



СОИГСИ

ИЗВЕСТИЯ СОИГСИ 58 (97) 2025146

Языкознание. Литературоведение. Фольклористика

Дæ хуарз æртæхæй нин хай бакæнæ.
Фуд дунгæ, фуд æртæхæй нæ багъæуай кæнæ.
Цæндæг-уæндæгæй нæ бакосун кæнæ, еунæ Хуцау!
Ци феронх ан, уони нин дзæбæхæй ра’ттæ, Хуцау! [11, 51].

Ты един, Всевышний!
Просим тебя
Во имя твое и твоих изэдов!
Ниспошли благословение
На своих любимых пророков и изэдов.
Что ты нам ниспослал, с тем тебя мы и молим:
Пусть тебе угодны будут наши три пирога,
Жертвенное животное вместе с нашим пивом!
То, что мы истинное скажем,
Пусть тебе будет угодно.
Если же в чем-либо заблуждаемся, 
То прости нам это, Всевышний!
Боже, сделай так, чтобы сотворенные тобой люди
Полюбили друг друга.
Небесная благодать на твоей земле /да будет/,
Земная благодать сотворенным тобой людям, единый Боже /да будет/,
Надели и нас добрым дождем!
Избавь нас от злого ветра и злого дождя!
О, единый Боже, дай нам силы и бодрости для работы.
О чем мы забыли попросить, 
Тем нас по-доброму надели, Боже! [11, 206]. 

У женщин молитвословие произносится пожилой женщиной, у которой в руках чаша 
с пивом (или молоком), обращается она к покровительнице женского плодородия Мады 
Майрæм /Мади Майрæн, где Майрæм / Майрæн – название женского божества в доислам-
ских верованиях:

Мады Майрæм, фыдæлты кувæндонæй баззадтæ,
Фыдæлты амондæй нæ æнæ хай ма фæкæ!
Кæмæн кæй радтай, уый – цæринаг [11, 57].

Мады Майрам, осталась /ты/дзуаром предков, 
Не лишай нас счастья наших предков,
Кого кому дала, тому – долгой жизни! [11, 212].

Любое застолье начинается с имени Всевышнего – Творца и Создателя, с обраще-
ния к Нему со словами благодарности или просьбы. Вербальные формы образа – Иунœг; 
Кадджын; Стыр; Дуне Сфœлдисœг; œмбал Кœмœн нœй «Единый; Единственный; Высокоч-
тимый; Великий; Сотворивший мир; равных Кому нет» и др.; поэтому вполне естествен-
но, что все эти постоянные эпитеты создают образ, связанный с идеей Единого Бога. 

Современное обрядовое пиршество куывд понимается как «отражение древнего ми-
стического действа». Привлекает внимание дефиниция, данная А.Л. Чибировым: «Мо-
литва-куывд и сопутствующие различные практики приобретения мистического опыта 
путем вхождения в «измененное состояния сознания» (молитвословие, танец), в том чис-
ле и с помощью психоактивных веществ <…> – это то самое недостающее звено, которое 
связывает пространство, которое мы по определению называем реальным, – с сакраль-
ным» [12, 237].

Молитву-посвящение произносит старший стола (фынджы хистœр); затем мужчины, 
сидящие – второй справа и третий слева от старшего стола обращаются к небесным силам, 
прося благополучие. Речь каждого из них должна быть короче молитвословия старшего 
стола, но в то же время содержать приведенную вербальную форму всеобщего согласия 
и надежды. Напомним, что у истоков молитвы лежит тесная связь с обрядовым жертво-
приношением, причем оба эти понятия в осетинском языке обозначаются одним словом 



СОИГСИ

ИЗВЕСТИЯ СОИГСИ 58 (97) 2025 147

Языкознание. Литературоведение. Фольклористика

куывд: в архаической древности молитва сопровождалась непременным жертвоприноше-
нием. Кстати, и в русском языке слово молить – молитва синонимично лексемам молить 
– молотьба в значении убивать – умертвлять [13, 178], т.е. в образном понятии древнее 
моление связано с убиением жертвенного животного.

Имеющийся материал дал возможность условно классифицировать молитвословия 
на три группы.

В первую входят куывды с выраженным заклинанием. 
Как правило, они лаконичны и направлены на обеспечение урожая, приплода скота. 

Все они несут оттенок побудительности, адресуемый тем или иным небесным силам.
Вторую группу составляют куывды с выраженным благопожеланием.
Они в большей степени связаны с циклами человеческой жизни. Для их обозначения 

часто пользуются устойчивыми поэтическими формулами. Этот жанр продолжает быто-
вать и в наши дни.

 Наряду с указанными группами, есть третья, в которой наличествуют тексты, совме-
щающие их.

Длительное бытование представления, что слово в сакральной формуле насыщено 
магической силой, способствует сохранению молитвословий; его произнесение должно 
сопровождаться, по мнению древних, желаемым результатом [14, 285], потому что одна 
из функций слова – это добро, хвала, слава, благо, благословение.

Какие же черты архаичности проступают в традиционном молитвословии?
Глава пиршества, называя и восхваляя божество, всегда превозносит, как бы напоми-

нает Ему, что обращение искреннее, идущее из глубин души, выражает надежду и про-
сит: «...дæ салан исæмбæлæд <…> Дæ хуарз æртæхæй нин хай бакæнæ. Фуд дунгæ, фуд 
æртæхæй нæ багъæуай кæнæ. –Ниспошли благословение <...> Надели и нас добрым дож-
дем! Избавь нас от злого ветра и злого дождя! [11, 51, 206]; «Ой, йæ фосæй та, дам, ын 
Фæлвæра ратдзæн Бурæхъус нæл фыс. – Ой тому, говорят, Фалвара даст Барана с желтым 
ушком [11, 40, 194]; «Хуыцау, <...> нæ нæуæг азы хорзæх нын ратт! – Господи, <...> пошли 
нам милости в Новом году! [11, 51, 206]; исполни и др. 

По мнению Т.А. Хамицаевой, давшей композицию, содержание и ритмику мо-
литвословий, «наибольший интерес представляет то оригинальное, что вносит в них 
каждый исполнитель, проявляя талант, художественный вкус», однако, претерпев эво-
люцию, молитвословия по-прежнему звучат на действах, приобретя еще одну функцию 
–  теперь уже воспитательную [11, 15 –16]. Речь, конечно же, идет об экспрессивных свя-
зях и словах, порожденных воображением; они всегда несут определенную идею культа и 
являются носителями жизненных свойств – мудрости, ритуала и права. Яркой иллюстра-
цией к сказанному является осетинское уац- «весть», «новость», «слово»; «вещее слово»; 
оно часто употребляется и в культовой практике в качестве сакрального эпитета святой 
/ божественный. Почти все божества осетинского пантеона и раннехристианские святые 
имеют этот божественный эпитет в своих именах. В данном случае обращаем внимание 
на два слова, производных от уац- в осетинском языке.

Первое из них – уадзевзе, сохранившееся в дигорском диалекте со значением «риф-
мованная речь / стихи». По замечанию В.И. Абаева, оно сохраняет «отзвук древних пред-
ставлений о магической функции поэтического слова и – в архаизирующем переводе – 
означало бы волшебное магическое слово» [15, 4. 36]. Второе слово – уацмыс – широко 
распространено в речи и означает «поэт / сочинитель / художественное произведение». 
Оба они связаны с поэтическим творчеством, что подтверждают слова И. Хейзинги о том, 
что «любая древняя поэзия есть вместе с тем и одновременно культ, праздничное увесе-
ление, коллективная игра, проявление искусности, испытание или загадка, мудрое поу-
чение, внушение, колдовство, предсказание, пророчество» [16, 70]. Кстати, табуирование 
слов и имен, в частности, связанных со смертью или с социальными группами, по отно-
шению к которым субъект речи обязан был придерживаться обычая избегания, приво-
дило к синонимическому варьированию, к метафорическому иносказанию. В силу магии 
слова повторение и варьирование смысловых комплексов доминировало над повторени-
ями чисто звуковыми, причем повторы слов служили усилению магического эффекта. 
В обрядовом фольклорном тексте именно через слово особенно четко структурируется 



СОИГСИ

ИЗВЕСТИЯ СОИГСИ 58 (97) 2025148

Языкознание. Литературоведение. Фольклористика

синтагматика ритуала, конкретизируется содержание других кодов [17, 233]. 
Сакральное, магическое слово было одновременно и мифологическим, поскольку 

заклинания и ритуальные песни были неотделимы от определенных представлений о 
предках, духах, богах. Поэтому и знахарские заговоры часто включали элементы мифоло-
гического повествования: магические ритуалы календарного типа присоединяли декла-
мацию мифов творения; именно миф наталкивал на тему танца [18, 142, 180]. 

Народные обрядовые игры, как свидетельствует из литературы, представляли собой 
(со дня возникновения) религиозно-магический ритуал и являли первобытный синкре-
тизм искусств. Этот ритуал должен был: способствовать удаче на охоте и на войне; помочь 
излечению болезни; вызвать дождь и плодородие; способствовать размножению живот-
ных; обеспечить как естественную смену суток и времен года (календарные обряды), так 
и нормальное прохождение жизненного цикла и т.п.

По П.Г. Богатыреву, ряд ритуалов был непосредственно обусловлен мифами таким об-
разом, что ритуал имел свой мифологический эквивалент и обратно; порою один обряд 
мог сообразоваться с несколькими мифами или один миф – с несколькими обрядами; 
бывают и обряды, не имеющие прямого мифологического эквивалента. «Мифы и обря-
ды, даже в тех редких случаях, когда между ними нет прямой эквивалентности, едины 
семантически, хотя иногда оценка некоторых персонажей и их действий в мифе и обря-
де не всегда совпадает, и структурно изоморфны. Если обряд является господствующим 
фактором в формальном синкретизме искусств, то миф – в идеологическом синкретизме. 
Словесное искусство в момент своего рождения оказывается, таким образом, неотдели-
мым и от других искусств, и от магии, и от сакральной “мудрости”» [19, 38].

Обрядовые действа обусловлены магией и магическими действиями, что подводит к 
мысли считать эту неразрывность ритуала и магии, слова и действия в ритуале сложени-
ем цельного обрядового комплекса, выполняющего единую функцию, в котором марки-
рованность и полифункциональность фольклорного слова способствуют обнаружению   
новых пластов значений, связей и их обоснований.

Рассмотрим приведенный тезис на примере анализа заговорного текста фольклорно-
го жанра практической направленности. Работа имеет комплексный характер и основы-
вается на данных языка, фольклора, мифологии, этнографии.

В «Русско-осетинском словаре» В.И. Абаева слово заговор дано в двух значениях: пер-
вое – сусæгвæнд, т.е. «тайное соглашение нескольких лиц о совместных действиях про-
тив кого-л., чего-л. для достижения каких-л. определенных политических целей [20, 146; 
4,390], сусæгвæнд раргом кæнын «раскрыть заговор». 

Второе значение определяется как арфæ, т. е. набор слов и выражений, предназначен-
ный, по суеверным представлениям, воздействовать как магическое или целебное сред-
ство; заклинание [2, 63-64]. Таким образом, к слову арфæ «заговор» синонимом выступает 
‘заклинание’.  

Заговоры определяются как особые тексты формульного характера, наделенные маги-
ческой силой, способной вызвать желаемое состояние; они неотделимы от мифа и мифо-
поэтического мира [21,3, 450]. 

Лексема арфæ со временем приобрела такие значения, как «благословение», «поздрав-
ление», «приветствие». Ср. арфæ кæнын «благословлять», «благодарить»; арфæгонд «бла-
гословенный». Но лишь в дигорском диалекте сохранила «коллективный дух народа в его 
целостности  и самобытности» (В. Вундт) – значение ‘заговор’; ср. цæсты арфæ «заговор  
против сглаза» [2, I, 63].

Пожалуй, более развернутое описание мы нашли в работе В.И. Абаева «Осетинский 
язык и фольклор»: «Осетинское арфæ значит сейчас чаще всего “благодарность”, также 
“благословение”. Но в таких выражениях, как дигорское цасти арфæ “заговор против 
дурного глаза”, отчетливо выступает его прежнее магическое значение “заклинание”, “ма-
гическая формула”. Действительно, осетинское арфæ восходит к др.иран. āfrī, которое 
означает “заклинать”, “произносить магические формулы”, откуда ārfītī “благословение” 
или “проклятие”» [22, 72]. Но «авест. ārfītī- может означать, – пишет В.И. Абаев, – оди-
наково “благословение” и “проклятие”». В том и другом случае речь идет о магическом, 
колдовском действии, причем «амбивалентность значения вытекает с необходимостью 



СОИГСИ

ИЗВЕСТИЯ СОИГСИ 58 (97) 2025 149

Языкознание. Литературоведение. Фольклористика

из самой природы магического действия», исходящим «из убеждения в существовании 
светлых и темных сил, находящихся в вечном антагонизме и борьбе». И далее: «Всякий 
колдовской акт есть акт вмешательства в эту борьбу на той или другой стороне. <...> Так, 
заговор от какой-либо болезни представляет одновременно акт дружественный (в отно-
шении больного) и враждебный (в отношении злых сил, вселившихся в больного)» [22, 
581]. Эта амбивалентность значения («благословлять» – «проклинать») была утрачена в 
персидском языке (см. новообразование nafrīn для негативного значения), но, замечает 
ученый, «ясно еще чувствуется в осетинском, например, цæсты арфæ “заговор против 
дурного глаза”. <...> В них выступает еще первоначальное амбивалентное значение: “за-
говор”, “заклинание» вообще”. <...>. Однако позитивное значение и в осетинском получи-
ло преобладание, так что слову арфæ нередко противопоставляется ‘лгъыст “проклятие” 
<…> глагол āfrīdan “творить” своим значением целиком принадлежит к кругу магических 
понятий, ибо “творить” в примитивном мышлении не могло означать ничего другого, как 
“вызывать с помощью чар, с помощью заклинаний”» [2, 64]. 

И у Вс. Миллера: «арфæ – благословение, ср. парс. āfrīn и авест. ā-frī – благословлять, 
āfriti – благословение, āfrīna – id.» [23, II, 86]. 

Н.Я. Габараев в «Толковом словаре осетинского языка» приводит следующие значе-
ния слова арфæ: «1. благословение; 2. поздравление; приветствие; 3. С пометой æрмæст 
бирæон ным. (только во множ. числе) заговоры. Дано словообразовательное гнездо:  æр-
фæгæнæг 1) (образование от арфæ кæнын) «благословляющий»; «поздравляющий»; «бла-
годарящий»; 2) «тот, кто благословляет, поздравляет, благодарит»; арфæгонд 1) «благо-
словенный»; 2) «счастливый»; «благословенный»; 3) «благословенный», «благородный», 
«великодушный»; арфæйаг «заслуживающий благодарности»; «завидный»; «желанный»; 
«счастливый»; арфæ кæнын 1) «поздравлять»; 2) «благодарить»; 3) «приветствовать», 
«здороваться»; 4) «заговорить»; «делать заговоры»; арфæтæгæнæг – знахарь [24, 145].

Традиционно в архаическом обществе осетин лечением одноаульцев занимались ста-
рые женщины – методами и приемами народной медицины. Они же и снимали «порчу», 
«сглаз» и другие виды вредоносной магии с помощью заговоров. К примеру, беременные 
осетинки избегали встреч с женщиной-цæстыгæнæг (с дурным глазом, способной сгла-
зить, нанести порчу, вред); ей же до проведения обряда снятия первых волос ребенка – 
æвгъæды дзыккутæ «первые волосы» – никогда не показывали новорожденного.

Таким образом, значение «заговор» (против дурного глаза, болезни и др.) свойственно 
слову арфæ в дигорском диалекте осетинского языка, а в иронском же, согласно древнему 
верованию, эта лексема лишь во множественном числе означала «заговоры», «заклина-
ния». Ср. арфæтæ йыл бакодта «произнес над ним заговор, заклинание». 

Заметим, что и слово курдиат/курдиадæ «просьба», «прошение» в значении «способ-
ность получить от бога просимое; просьба, на которую нет отказа» (букв. «испрошенное 
у богов») < глагола курын «просить» свидетельствует в пользу того, что и оно могло иметь 
значения «колдовство», «чародейство»: «испрашивать с помощью заклинаний, заговоров», 
причем это допускает и связь с дзурын /дзорун «говорить», «призывать» [2, 63-64, 602-603]. 

В значении магической словесной формулы используется также содержание лексе-
мы хин < диг хийнæ «хитрость», «колдовство», этимологически идентичное kīnæ «месть» 
< др.иран.*kaina. В.И. Абаев считает, что на развитие значения могла повлиять конта-
минация ирон. хин / диг хийнæ с араб. hila «хитрость», широко распространившимся в 
тюркских и кавказских языках. Из осетинского языка идет балк., карач. xinǝ, xǝjnǝ «хи-
трость», «колдовство», xǝjnǝči «колдун» и др. [22, 202].

Заметим, что в современном карачаево-балкарском языке еще широко используют-
ся оба слова: хыйла «хитрость, уловка» [25, 829] и хыйны «порча, заклинание, ворожба»; 
«дурман, средство, с помощью которого привораживают»; «знахарство» [25, 830]. Упо-
требительны также производные от них хыйлачы «хитрец, ловкач» и хыйнычы «колдун», 
«знахарь» [25, 830]. Данные словаря наглядно свидетельствуют о том, что магическое воз-
действие – и положительное, и отрицательное – подразумевает только второй термин, а 
первый в большей степени связан с характером, смекалкой и прочими чертами человека. 

К слову ирон. хин / диг хийнæ восходит производное хингæнæг – «колдунья». Она 
занималась вредоносным «лечением», владела искусством «сглаза», нанесения «порчи», 



СОИГСИ

ИЗВЕСТИЯ СОИГСИ 58 (97) 2025150

Языкознание. Литературоведение. Фольклористика

«вреда». 
Лексико-тематическая группа состоит из следующих слов и словосочетаний: хинтæ 

кæнын «колдовать»; «колдовство»; хингонд «околдованный»; хиндзыд «заколдованный»; 
хинтæгæнæг «колдунья»; «знахарка»; хинтæгонд «заколдованный»; «подвергшийся пор-
че, сглазу».

К примеру, при обряде фыдгæнддзинад подозреваемый в краже, воровстве или убий-
стве произносил заклинание – фыдгæнд «очистительную присягу» – на могиле близких 
покойников подозреваемого.

Слово хин употреблялось в быту по отношению к различным мелким предметам до-
машнего обихода: обрезки ногтей, волосы человека, обрезки копыт и когтей домашних и 
диких животных, сгустки крови и клочки шерсти и пр. Они подвергались хингæнджытæ 
«колдуньями» заговорам – хинтæ кодтой (< хинтæ кæнын), затем приготовленный мате-
риал заговора подбрасывался в дом жертвы или же закапывался возле него. Подвергали 
заговорам и фото человека; бывало, что все сжигалось... 

Исход зависел от конечной цели колдовства и качеств магических предметов. К при-
меру, информант рассказала, как можно было ‘заговорить на смерть’: брали волосы жерт-
вы, белые и черные нитки завязывали узлами, заговаривая на смерть, затем обматывали 
волосы этими нитками с узлами и, вынув камень из фундамента, ограды или ступенек, 
закладывали туда. Женщина начинала таять... И вскоре она умерла. 

В осетинском языке и у глагола кæлæн кæнын присутствует значение «наводить, напу-
скать порчу», «колдовать». 

Его производные: кæлæн «колдовство» (доброе), «чары», ср. хин æмæ кæлæнæй «хи-
тростью и колдовством»; кæлæнгонд «околдованный»; «заколдованный»; кæлæндон «ме-
сто колдовства». Но также в значении «знахарство»: кæлæнгæнæг «колдун», «колдующий», 
а также и «знахарь»; «ведьма»; «волшебник» [15, 33-34].  

Но, по представлениям осетин, и черт «хæйрæг» мог не пожалеть и сглазить ребенка 
новорожденного, – этим обстоятельством объясняются непривлекательные имена детей, 
как-то: Цæргæс, т.е. Орел; Цæра, т.е. Пусть живет; Саукуыдз, Куыдзæг, Кудза – имена, обра-
зованные от слова куыдз «собака»; Хъæндил «жук»; Хъæвдын «щенок»; Уари «коршун» [5, 
49]. Для обезвреживания и усиления магической силы фетиша осетины связывали вместе 
продырявленный крýгом камень и железные изделия в надежде, что подобный комбиниро-
ванный фетиш обезвредит черные мысли и дурной глаз кæлæнгæнæг и хинтæгæнæг [5, 150].  

В обрядово-мифологической поэзии осетин выделяются песни-заклинания и песни-у-
милостивления.

Песни-умилостивления исполняются в доме больного во время застолья: дух, ниспос-
лавший недуг на больного, умилостивляется пиршеством и пением. Наиболее распро-
страненное умилостивление – «Алардыйы зарæг» «Песня об Аларды» – о покровителе, 
исцеляющем от оспы, кори, скарлатины и других инфекционных заболеваний. В тексте 
песни просьбы-молитвословия обращены к покровителям с благоговейным соблюдением 
этикета общения с ними. Ср.: Уæ, Аларды, дæ чъылдыммæ дын кувдзыстæм, де ‘ргом нæм 
ма раздах... – О, Аларды, спине твоей будем молиться, не обращай к нам лика своего... [11, 
44-45].

Песни-заклинания осетин связаны и с музыкой, и с обрядами. К примеру, обрядовая 
пляска-хоровод «Цоппай». С одной стороны, ритуал, которым обставляли похороны уби-
того молнией человека, а с другой – обряд заклинания засухи, при отправлении которого 
население обходило село в обрядовом хороводе:

Цоппай-цоппай, æрвдзæвды цоппай,
Цоппай-цоппай, бæркады цоппай,
Цоппай-цоппай, Хуыцауы тыххæй,
Цоппай-цоппай, дзуары тыххæй.

Цоппай-цоппай, убитого молнией цоппай,
Цоппай-цоппай, изобилия цоппай, 
Цоппай-цоппай, ради Бога, 
Цоппай-цоппай, ради святого [11, 17,150; 306].



СОИГСИ

ИЗВЕСТИЯ СОИГСИ 58 (97) 2025 151

Языкознание. Литературоведение. Фольклористика

Хотя заговоры и заклинания составляли, видимо, один из «многочисленных памят-
ников» устного народного творчества, их, к сожалению, зафиксировано мало в обрядо-
во-мифологической поэзии осетин. Причина кроется в нежелании исполнителей делить-
ся ими, в упорном отказе от записи, потому что они убеждены в том, что заговоры и 
заклинания после «внеурочного произнесения» потеряют свою магическую силу. 

Таким образом, присущий магическим словам атрибут проявляется и в осетинских 
заговорах, заклинаниях, магических словах-терминах, находящихся в синонимических 
отношениях.

Магия покоится на двух законах – «подобия» и «соприкосновения» – и представляет 
собой, по мнению Ф.С. Кудзиевой, «выражение двух феноменов культуры, составляющих 
для человека смысл бытия: символики (как всеобщего культурного кода) и жизненной 
формы (как игры, объединяющей лингвистические и нелингвистические сферы)» [26, 
143]. Пониматься это должно как «форма жизни в культуре, интегрирующая реальность, 
язык и опыт», создавая тем самым предпосылки и пространство для «приручения» мира 
человеком на основе магических действий и символов. Но к этому необходимо добавить, 
что магическо-религиозная семантика осетинских заговоров кроется в древнейших ста-
диально-языческих пластах духовной культуры и исходных формах религиозных пред-
ставлений, в своеобразии этнической истории, восходящей к религиозным концепциям 
скифо-сармато-аланского мира, а также в специфике этнической кавказской общности. 
На сегодня важно вносить ясность в вопросы возникновения различных фактов неза-
мысловатого искусства, примитивной религии, потому что это может исправить, расши-
рить и углубить предыдущие методы этнографического и фольклористического исследо-
вания. Как тут не сослаться на функционально-структурный метод П.Г. Богатырева – он 
способен существенно дополнить и углубить новейшие методы этнографии и фолькло-
ристики [19, 154-155]. 

1. Словарь иностранных слов. М.: Русский язык, 1988. 608 с.
2. Абаев В.И. Историко-этимологический словарь осетинского языка. М.-Л.: АН СССР, 

1958. Т. I. 656 с.
3. Даль В.И. Толковый словарь живого великорусского языка. М.: Русский язык, 1979. 

Т. 2. 807 с.
4. Осетинско-русский словарь. Владикавказ: Алания, 2004. 540 с.
5. Чибиров Л.А. Древнейшие пласты духовной культуры осетин. Цхинвали: Ирыстон, 

1984. 217 с.
6. Словарь русского языка. В 4 т. М.: Русский язык, 1985. Т. I. 696 с.
7. Абаев В.И. Историко-этимологический словарь осетинского языка. Л.: Наука, 1979. 

Т. 3. 360 с.
8. Каждан А.П. Религия и атеизм в древнем мире. М.: АН СССР, 1957. 348 с.
9. Биджелов Б.Х. Социальная сущность религиозных верований осетин. Владикавказ: 

Ир, 1992. 181 с.
10. Левкиевская Е.Е. Семантика славянских вербальных апотропеев // Этноязыковая 

и этнокультурная история Восточной Европы / Под ред. В.Н. Топорова. М.: Индрик, 1995. 
С. 260–302.

11. Памятники народного творчества осетин. Владикавказ: Ир, 1992. Т. 1. 440 с.
12. Чибиров А.Л. Сакральная архаика осетинского Кувда в контексте системы древних 

техник религиозного экстаза // Дарьял. 2016. № 1 (132). С. 222–239.
13. Фасмер М. Этимологический словарь русского языка. М.: Прогресс, 1986. Т. 2. 672 с.
14. Гуревич А.Я. Средневековый мир: культура безмолвствующего большинства. М.: 

Искусство, 1990. 396 с.
15. Абаев В.И. Историко-этимологический словарь осетинского языка. Л.: Наука, 1989. 

Т. 4. 328 с.
16. Хёйзинга И. Homo ludens. В тени завтрашнего дня. М.: Прогресс, 1992. 464 с.



СОИГСИ

ИЗВЕСТИЯ СОИГСИ 58 (97) 2025152

Языкознание. Литературоведение. Фольклористика

17. Толстая С.М. Семантические категории языка культуры: Очерки по славянской 
этнолингвистике. М.: ЛИБРОКОМ, 2011. 368 с.

18. Гучева А.В. Картины мира черкесов (адыгов): музыка, танец, слово. М.: Научтехли-
тиздат, 2020. 216 с.

19. Богатырев П.Г. Функционально-структуральное изучение фольклора. (Малоиз-
вестные и неопубликованные работы) // Сост., вступ. статья и коммент. С.П. Сорокиной. 
М.: ИМЛИ РАН, 2006. 288 с.

20. Русско-осетинский словарь. М.: Госуд. изд-во иностр. и нац. словарей, 1950. 624 с.
21. Мифы народов мира. Энциклопедия. М.: Советская Энциклопедия, 1987. Т. I. 671 с.
22. Абаев В.И. Осетинский язык и фольклор. М.-Л.: АН СССР, 1949. Т. I. 601 с.
23. Миллер В.Ф. Осетинские этюды. Владикавказ, 1992. Вып. II. 707 с.
24. Толковый словарь осетинского языка: в 4 т. // Под общ. ред. Н.Я. Габараева. М.: 

Наука, 2007. Т. 1. 609 с.
25. Толковый словарь карачаево-балкарского языка: в 3-х т. Нальчик: Эль-Фа, 2005.  

Т. 3. С–Я. 1159 с.
26. Кудзиева Ф.С. Элементы бытовой магии в современной культуре осетин: социоло-

гический анализ // Вестник Томского государственного университета. Философия. Соци-
ология. Политология. 2020. № 58. С. 143–151.

Besolova, Elena B. – V.I. Abaev North Ossetian Institute for Humanitarian and Social Stud-
ies of the Vladikavkaz Scientific Centre of RAS (Vladikavkaz, Russia); elenabesolova@mail.ru

ON THE CULTURALLY SIGNIFICANT SPACE OF THE OSSETIAN SACRED TEXT.

Keywords: Ossetian language, text, ritual behaviour, magic word, prayer, spell, incantation, 
taboo word.

The problem of describing the culturally significant space of the sacred text of the Ossetians 
comes down to questions of cosmogony, its conditioning by traditions and myths, the cyclical nature 
of Time and the cosmogony of the epic, in which its spatial landmarks are attested. A distinctive 
feature of Ossetian sacred texts is their unquestionable archaism and the features of pagan beliefs 
(worldview); their syntactic and semantic structure, which has avoided the temporal (later) layers 
of time. The traditions that prevailed in archaic society were largely centred around magical rituals 
and cults. Magical rituals at the archaic stage of development were characterised by such typical 
elements as the use of phonetic effects imitating natural sounds; the use of words to provoke the 
desired event; and, finally, the presence of mythological subtext. It turns out that the essential 
components of magical actions were sound, word, and action, which gradually turned into play, 
singing, and dance; in other words, ritual syncretism. The logical rationality of traditional thinking 
insisted on order, which was the basis of primitive thinking: in order not to disrupt the world order, 
all things must be in their place, and all rituals and customs must be performed clearly and on time. 
The highlanders believed that if they strictly followed the order of words and actions, the zædtæ 
(zedy) “angels” and daudjytæ (daugi) “spirits, patrons” would be obliged to grant their requests. The 
article attempts to describe the sacred text of the Ossetians, identify similarities and differences, and 
compare two models of the world reconstructed on the basis of the description, which underlie the 
phenomenon of the formation of a single ethnocultural space.

For citation: Besolova E.B. On the culturally significant space of the Ossetian sacred text // 
Izvestiya SOIGSI. 2025. Iss. 58 (97). Pp. 143-153. (in Russian). DOI: 10.46698/VNC.2025.97.58.014

References

1. Slovar’ inostrannykh slov [Dictionary of Foreign Words]. Moscow, Russkii yazyk, 1988.  
608 p.

2. Abaev, V.I. Istoriko-etimologicheskii slovar’ osetinskogo yazyka [Historical-Etymological 
Dictionary of the Ossetian Language]. Moscow-Leningrad, USSR Academy of Sciences, 1958, 
vol. I. 656 p.



СОИГСИ

ИЗВЕСТИЯ СОИГСИ 58 (97) 2025 153

Языкознание. Литературоведение. Фольклористика

3. Dahl, V.I. Tolkovyi slovar’ zhivogo velikorusskogo yazyka [Explanatory Dictionary of the 
Living Great Russian Language]. Moscow, Russkii yazyk, 1979, vol. 2. 807 p.

4. Osetinsko-russkii slovar’ [Ossetian-Russian Dictionary]. Vladikavkaz, Alaniya, 2004. 540 p.
5. Chibirov, L.A. Drevneishie plasty dukhovnoi kul’tury osetin [The Most Ancient Layers of 

Ossetian Spiritual Culture.]. Tskhinvali, Iryston, 1984. 217 p.
6. Slovar’ russkogo yazyka. V 4 t. [Dictionary of the Russian Language. In 4 vols]. Moscow, 

Russkii yazyk, 1985, vol. I. 696 p.
7. Abaev, V.I. Istoriko-etimologicheskii slovar’ osetinskogo yazyka [Historical-Etymological 

Dictionary of the Ossetian Language]. Leningrad, Nauka, 1979, vol. 3. 360 p.
8. Kazhdan, A.P. Religiya i ateizm v drevnem mire [Religion and Atheism in the Ancient 

World]. Moscow, USSR Academy of Sciences, 1957. 348 p.
9. Bidzhelov, B.Kh. Sotsial’naya sushchnost’ religioznykh verovanii osetin [Social Essence of 

Ossetian Religious Beliefs]. Vladikavkaz, Ir, 1992. 181 p.
10. Levkievskaya, E.E. Semantika slavjanskikh verbal’nykh apotropeev [Semantics of Slavic 

Verbal Apotropaics]. Etnoyazykovaya i etnokul’turnaya istoriya Vostochnoi Evropy [Ethnolinguis-
tic and Ethnocultural History of Eastern Europe]. Moscow, Indrik, 1995, pp. 260–302.

11. Pamyatniki narodnogo tvorchestva osetin [Ossetian Folk Art Monuments]. Vladikavkaz, 
Ir, 1992, vol. 1. 440 p.

12. Chibirov, A.L. Sakral’naya arkhaika osetinskogo Kuvda v kontekste sistemy drevnikh tekh-
nik religioznogo ekstaza [Sacred Archaism of Ossetian Feast in the Context of the System of An-
cient Techniques of Religious Ecstasy]. Dar’yal [Daryal]. 2016, iss. 1 (132), pp. 222–239. 

13. Fasmer, M. Etimologicheskii slovar’ russkogo yazyka [Etymological Dictionary of the Rus-
sian Language]. Moscow, Progress, 1986, vol. 2. 672 p.

14. Gurevich, A.Ya. Srednevekovyi mir: kul’tura bezmolvstvuyushchego bol’shinstva [The Me-
dieval World: The Culture of the Silent Majority]. Moscow, Iskusstvo, 1990. 396 p.

15. Abaev, V.I. Istoriko-etimologicheskii slovar’ osetinskogo yazyka [Historical-Etymological 
Dictionary of the Ossetian Language]. Leningrad, Nauka, 198, vol. 4. 328 p.

16. Huizinga, J. Homo ludens. V teni zavtrashnego dnya [Homo ludens. In the Shadow of To-
morrow]. Moscow, Progress, 1992. 464 p.

17. Tolstaya, S.M. Semanticheskie kategorii yazyka kul’tury: Ocherki po slavyanskoi etno-
lingvistike [Semantic Categories of the Language of Culture: Essays on Slavic Ethnolinguistics]. 
Moscow, LIBROKOM, 2011. 368 p.

18. Gucheva, A.V. Kartiny mira cherkesov (adygov), muzyka, tanets, slovo [Circassian (Ady-
ghe) Worldviews, Music, Dance, and Words]. Moscow, Nauchtekhlitizdat, 2020. 216 p.

19. Bogatyrev, P.G. Funktsional’no-struktural’noe izuchenie fol’klora (Maloizvestnye i neopub-
likovannye raboty) [Functional and Structural Study of Folklore (Little-Known and Unpublished 
Works)]. Moscow, Institute of World Literature, 2006. 288 p.

20. Russko-osetinskii slovar’ [Russian-Ossetian Dictionary]. Moscow, Gosud. izd-vo inostr. i 
nats. slovarei, 1950. 624 p.

21. Mify narodov mira. Entsiklopediya [Myths of the Peoples of the World. Encyclopedia]. 
Moscow, Sovetskaya Entsiklopediya, 1987, vol. I. 671 p.

22. Abaev, V.I. Osetinskiiyjazyk i fol’klor [The Ossetian Language and Folklore]. Moscow-Len-
ingrad, USSR Academy of Sciences, 1949, vol. I. 601 p.

23. Miller, V.F. Osetinskie etyudy [Ossetian Etudes]. Vladikavkaz, 1992, iss. II. 707 p.
24. Gabaraev, N.Ya. (ed.). Tolkovyi slovar’ osetinskogo yazyka, v 4 t. [Explanatory Dictionary 

of the Ossetian Language, in 4 vols]. Moscow, Nauka, 2007, vol. 1. 609 p.
25. Tolkovyi slovar’ karachaevo-balkarskogo yazyka, v 3-h t. [Explanatory Dictionary of the 

Karachay-Balkar Language, in 3 vols]. Nalchik, El’-Fa, 2005, vol. 3. S–Ya. 1159 p.
26. Kudzieva, F.S. Elementy bytovoi magii v sovremennoi kul’ture osetin: sotsiologicheskii anal-

iz [Elements of Everyday Magic in Modern Ossetian Culture: A Sociological Analysis]. Vestnik 
Tomskogo gosudarstvennogo universiteta. Filosofiya. Sociologiya. Politologiya [Bulletin of Tomsk 
State University. Philosophy. Sociology. Political Science]. 2020, iss. 58, pp. 143–151.


